
 
    شناسیمدرسه انسان

نتایج راهروی /راه شناسی  

1 

 

 

 مفهوم رسالت چه پیامدهایی در پی دارد؟و اشتباه در برداشت از  پیامبران چه بودهرسالت 

 

 نقش رسالت پیامبران در رسیدن به هدف خلقت چیست؟

چه لزومی برای فهم و یادگیری چنین مفاهیمی در زندگی ما وجود دارد؟ آیا حقیقتا بدون  رسالت یعنی چه؟

، امامت و یا موضوعاتی از این قبیل رسیدن به سعادت برای ما پیامبران وت، رسالتفهم مفاهیمی چون نب

 ممکن نیست؟

ایم، آشنایی ، نرسیدهکه به درک عمیق و درستی از هدفی که خدا برای خلقتمان در نظر گرفتهشاید تا زمانی

های مندیدر دسته علاقهتحصیلات دینی و حوزوی دانسته و یا آن را  با چنین مفاهیمی را تنها مختص به

بینی ما را نسبت به بسیاری از نه تنها نوع نگرش و جهان هدف خلقتمذهبی جای دهیم؛ اما آشنا شدن با 

ه هدف، خود را ناگزیر به دانستن دهد که برای رسیدن بدهد، بلکه ما را در موضعی قرار میمسائل تغییر می

 است. نبوتها موضوع رسالت و دانیم که از جمله آنای از مسائل میدسته

مان یعنی الله و که برای ما مشخص شود که هدف ما از آمدن به این دنیا شباهت به رب و مربیهنگامی

ه است، ناخودآگاه به دنبال شکوفایی اسماء و صفاتی است که خداوند به صورت بالقوه در وجود ما نهاد

کنیم؛ در واقع از جو میهای رسیدن به این هدف را جستهمسیر رسیدن به این شباهت گشته و ابزار و لازم

دانیم، خود را ملزم به کسب که به عنوان یک انسان کمال و سعادت خود را در گرو این شباهت میآنجایی

تنها خود را از شناخت فرد یا افرادی کند؛ یعنی نهنزدیک می کنیم که ما را به هدف و مقصدهر آن چیزی می

بینیم، بلکه به دنبال کسب اطلاع از چگونگی این هدایت و نیاز نمیکه این مسئولیت را بر عهده دارند، بی

یعنی چه یا پیامبران ما را به هدف نزدیک کنند. پس فهم اینکه رسالت  توانندمیهایی هستیم که برنامه

شود؛ چرا که غفلت های مهم زندگی ما میچه جایگاهی در زندگی ما دارد، تبدیل به یکی از دغدغه امامت

  مان غافل کند.تواند ما را از رسیدن به مقصد نهاییاز آن می

https://blog.montazer.ir/the-purpose-of-human-creation/
https://blog.montazer.ir/the-purpose-of-human-creation/


 
    شناسیمدرسه انسان

نتایج راهروی /راه شناسی  

2 

 

در را ما در این درس به اهمیت رسالت پرداخته و موضوع امامت به عنوان کامل کننده مسیر حرکت انبیا 

 .رسی خواهیم کردبر های دیگر درس

 

 هدایت انساناهمیت 

ترین موجود خلقت بوده و چه به لحاظ ساختار وجودی و چه از لحاظ ارتباط با پیچیده انسانما به عنوان 

رو هدایت ما نیز یک ای هستیم؛ از همینچیدههای خاص و پیسایر موجودات و جهان خلقت، دارای ظرافت

مسیر و ، مبداء ،ه تمام ابعاد و زوایای وجودی ماموضوع کاملا تخصصی بوده و تنها از جانب خالقی که ب

پذیر است. در حقیقت خدا ما را به عنوان موجودی جامع خلق کرده که برای مقصدمان آگاه است، امکان

 ؛رت بالقوه در وجود ما قرار دارندکوفایی همه اسماء و صفاتی داریم که به صوخود نیاز به ش رسیدن به کمال

. به عبارتی نیاز دارنداستعدادهایی که برای بروز خود علاوه بر شرایط و زمینه مناسب به کمک مربی نیز 

حیح، تنها در سایه یک تربیت درست و الهی است که قادر خواهیم بود تمام این استعدادها را به صورت ص

هماهنگ و همه جانبه به فعلیت برسانیم و این موضوع تنها از طریق یک مربی و متخصص الهی امکان 

  پذیرد.می

طی کردن این مسیر از هر راهی جز مسیری که خدا برایمان تعیین کرده یا پیروی از هر شخصی در حقیقت 

ما به همراه داشته باشد که از آن جمله  برایناپذیری تواند عواقب جبرانغیر از افراد مورد تایید خداوند می

در واقع از آنجا که هدایت انسان  ؛الله و تولد سالم به آخرت اشاره کرد هتوان به محرومیت از شباهت بمی

به عنوان موجودی که قابلیت رسیدن به مقام خلافت الهی و شباهت با الله را دارد، کار پیچیده و حساسی 

تواند مسئولیت مردم و و مدیریت او تنها با اذن خدا ممکن است؛ یعنی کسی می است، حاکمیت بر انسان

ای بوده و در غیر این صورت حاکمیت ها را بر عهده بگیرد که از جانب خدا دارای چنین اجازهحاکمیت بر آن

 شود.او حاکمیت طاغوت محسوب می

 

https://blog.montazer.ir/the-most-honorable-creature/
https://blog.montazer.ir/the-most-honorable-creature/


 
    شناسیمدرسه انسان

نتایج راهروی /راه شناسی  

3 

 

 در انجام رسالت هاتفاوت

چه به لحاظ ظرفیت  ،اندرای ایفای این نقش عظیم در زندگی ما انتخاب شدهافرادی که از سوی خداوند ب

انبیاء توان به اند؛ که از آن جمله میها بوده، متفاوت بودهوجودی و چه از لحاظ مسئولیتی که بر عهده آن

ها به عنوان پیامبران الهی یاد و یا پیامبران اولوالعزم اشاره کرد که اگرچه غالبا از همه آن رسولان الهیو 

  اند.هایی داشتهکنیم، اما در جزئیات مسئولیت خود با یکدیگر تفاوتمی

جسته ای داشتن مقام والا و بر به معن« نبو»و یا از ماده  ر مهمبه معنای صاحب خب« نبأ»اده از م« نبی»واژه 

بران توان دو لفظ مترادف برای پیاممیاست. این دو واژه را آور به معنای پیام« رسول»واژه ؛ در حالی که است

 .در نظر گرفت

 امام باقر از که کندزراره نقل میتفسیرهای گوناگونی در معرفی این دو واژه وجود دارد؛ برای مثال 

ًّا» راجع به آیه (السلامیله)ع ای پیامبر بود( پرسیدم که مقصود از رسول و )و او فرستاده 1«وَ کانَ رسَُولاا نبَیِ

بیند و صدای او را ا در خواب مینبی کسی است که فرشته ر  :ندنبی در این آیه چیست؟ حضرت پاسخ داد

بیند صدایش را که او را در خواب میبیند؛ اما رسول علاوه بر اینشنود، ولی در بیداری او را با چشم نمیمی

 .2ددنرا تلاوت نمو سوره حج 52 بیند و سپس آیهشنود، او را در بیداری با چشم ظاهری نیز میمی

به ویژگی درونی « نبی»واژه  کنند کهو یا گروهی از اهالی کلام تفاوت واژگان نبی و رسول را اینگونه نقل می

به فارغ از جنبه تبلیغ رسالت اشاره دارد و  و تعلق وحی به ایشان فرد در اطلاع داشتن از اسرار غیب

جنبه تبلیغی و رسالت  ناظر به« رسول»اما واژه  شود.د که وحی به آنان نازل میشوپیامبرانی اطلاق می

رسد، لزوما رسول نیست و وظیفه ؛ به عبارت دیگر هر رسولی نبی است، اما هرکه به نبوت میپیامبران است

 3تبلیغ را به عهده ندارد.

                                                           
 54، 51مریم،  1
شنود، او را در بیداری با چشم ظاهری بیند صدایش را میکه او را در خواب میبیند؛ اما رسول علاوه بر اینشنود، ولی در بیداری او را با چشم نمیبیند و صدای او را میی کسی است که فرشته را در خواب مینب 2

 .را تلاوت نمود سوره حج 52 بیند و سپس آیهنیز می
 ش1379، تهران، سازمان تبلیغات اسلامی، چاپ چهارم، 238، ص 29درس  آموزش عقائد، مصباح یزدی، محمد تقی، 3

https://hawzah.net/fa/Article/View/7044/%D8%B1%D8%B3%D9%88%D9%84-%D9%88-%D9%86%D8%A8%DB%8C-%DA%A9%DB%8C%D8%B3%D8%AA
https://hawzah.net/fa/Article/View/7044/%D8%B1%D8%B3%D9%88%D9%84-%D9%88-%D9%86%D8%A8%DB%8C-%DA%A9%DB%8C%D8%B3%D8%AA
https://www.islamquest.net/fa/quran#fa_ghomshei/19:51
https://www.islamquest.net/fa/quran#fa_ghomshei/19:51
https://www.islamquest.net/fa/quran#fa_ghomshei/22:52
https://www.islamquest.net/fa/quran#fa_ghomshei/22:52


 
    شناسیمدرسه انسان

نتایج راهروی /راه شناسی  

4 

 

 4قام نبوت مخصوص انسان است.تواند فرشته هم باشد در حالی که ممیرسول و یا گروهی معتقدند که 

ورد خطاب ها به عنوان پیامبر مهای آنالبته از آنجا که خداوند در قرآن کریم انبیاء و رسولان را فارغ از تفاوت

ها نپرداخته و در این درس به اصل موضوع رسالت قرار داده است، ما نیز بیش از این به بیان این تفاوت

  .پردازیممی

 

 رسالت پیامبرانوظیفه و 

شود؛ هدف اصلی تمام پیامبران الهی در راستای هدفی که خداوند برای خلقت ما در نظر گرفته خلاصه می

از همین رو هم  ؛اندخلافت الهی بوده ها به مقامها و رساندن آنیعنی انبیاء در تلاش برای نجات انسان

اعتقادات و چه در مرحله اخلاق از سوی همه  قوانین دین و مسیر رسیدن به این هدف واحد چه در مرحله

پیامبران یکی بوده و تنها بعضی از احکام شریعت یعنی مقررات فقهی که تابع مکان و زمان زندگی افراد 

 مختلف ثابت بوده، اما پیامبراندر واقع اعتقادات و اخلاق در دوران رسالت  ؛تسا گشته، دچار تغییر است

 .شدهدستخوش تغییر عمل و شریعت 

هایی تشکیل اجرای چنین مراحل و برنامهانجام رسالت پیامبران و تقریبا از کسی پوشیده نیست که لازمه 

 امکان تبعیت نیزیک حکومت الهی است که در سایه آن قوانین الهی فرصتی برای بروز داشته و افراد جامعه 

و  با با سبک زندگی و نوع نگرش حاکمان جورغالها ها و برنامهقانوناز قوانین را داشته باشند؛ البته این 

اند، در تضاد بوده و از های وهمی و رسیدن به قدرت و ثروت بیشتری بودههایی که اسیر دغدغهطاغوت

 .بوده استها مواجه با مخالفت شدید طاغوتغالبا همین رو هم 

غ ها یا افرادی که مانع بلواغوتوظیفه مبارزه با ط ،با این حساب اکثر انبیاء الهی در کنار تشکیل حکومت

  در دستور کار خود داشتند.نیز شدند را می به رشد انسانی نسانابخش فوق عقلی و رسیدن 

                                                           
 ق1390 ،اول چاپ ،اسلامیه تهران، ،412 ص ،5، ج خسروی تفسیر میرزا خسروانی، علی رضا، 4



 
    شناسیمدرسه انسان

نتایج راهروی /راه شناسی  

5 

 

 های رسالت انبیاءلازمه

ای برای رسیدن به هدف نیازمند فراهم کردن مقدماتی است. برنامه انبیا و رسالت ست که هر برنامها طبیعی

 پردازیم:ها مین قاعده مستثنی نبوده و نیازمند ابزار و شرایطی بوده که در ادامه به آنپیامبران هم از ای

 کتاب و میزان   • 

مندی اشاره شد، عالم خلقت بر پایه روابط ریاضی و قاعده های گذشته هم به آنطور که در درسهمان

ها ابی که از سوی خدا برای هدایت انساناز همین رو انبیاء الهی علاوه بر استفاده از کت است؛ استوار شده

زیرا رسیدن به هدف خلقت،  ؛بردندبه کار میهم در اجرای رسالت خود را ، شاخص و میزان شدفرستاده می

پیمودن مسیر رسیدن به مقام خلافت الهی و کسب قلب سلیم بدون داشتن قاعده و قانونی که امکان 

 ست.کند، میسر نیسنجش را برای ما فراهم می

 برپایی عدالت    •

به سعادت  نسانااشراف کامل داشتند، رسیدن  نسانااز آنجا که انبیاء الهی به تمامی ابعاد و زوایای وجودی 

با عدالت انجام شده و همه شئون های وجودی دانستند که تغذیه تمامی بخشرا تنها در حالتی میسر می

گونه که نادیده گرفتن حقوق بخش انسانی همان ؛روندبش ازن و هماهنگ با یکدیگر پیبه صورت متوانسانی 

به آخرت را از رسیدن به هدف دور کرده و مانع تولد سالم  نسانا ،و پرداختن به چهار بخش پایینی وجود

در واقع  ؛انسانی نیز عادلانه نیست به بخشهای پایینی و طبیعی وجود برای رسیدن گردد، حذف بخشمی

خود رسیده و  قوقهر یک از پنج بخش وجودی ما به ح گردد کهما زمانی فراهم میمسیر سعادت و تکامل 

 های پایینی وجودمان نقش خود را به عنوان مرکبی آماده برای بخش انسانی ایفا کنند.بخش

که مردم توانایی برطرف کردن نیازهای  استاء الهی قیام برای ایجاد شرایطی در حقیقت یکی از وظایف انبی

های ابعاد پایینی وجودشان برای و فارغ از دغدغهداشته به صورت عادلانه را وجودی خود  ابعادتمامی 

 رسیدن به شباهت با الله قدم بردارند.

 



 
    شناسیمدرسه انسان

نتایج راهروی /راه شناسی  

6 

 

رسیدن به هدف خلقت  پیامبران دراهمیت رسالت از به بررسی مفهوم رسالت پرداخته و  درسما در این 

خداوند امکان حاکمیت بر انسان را دارند و رسالت انبیاء نیاز  . گفتیم که تنها افراد مورد تاییدصحبت کردیم

برپایی در الهی انبیاء  هدف بهعلاوه بر این به برپایی حکومت الهی داشته و مستلزم مبارزه با طاغوت است؛ 

 .قرار دادن میزان و شاخص توسط انبیا برای رسیدن به هدف خلقت اشاره کردیمو عدالت 

 


