
 

               شناسیمدرسه انسان
بیارتباط انسان با جهان غشناسی/انسان  

1 

 

 برای خودشناسی حیاتی است؟ تفاوت انسان با فرشتگان؛ چرا شناخت رشتگانفراز خلقت 

 

  تفاوت انسان با فرشتگان ن از فرشته برتر است؟ تبیین علمیچرا انسا

دهیم: ب، ناگزیر باید به پرسشی دیگر نیز پاسخ «من واقعاً چه موجودی هستم؟»اگر روزی از خود بپرسیم 

های اند. بسیاری از برداشتاین دو پرسش برخلاف ظاهرشان کاملاً به هم گره خورده« پس فرشته چیست؟»

آنکه پنداریم؛ حالانسانی می را نهایت هویت عقل شود کهنادرست ما درباره حقیقت انسان، از آنجا آغاز می

، فهم جایگاه تفاوت انسان با فرشتگان است، نه انسان. بدون شناخت دقیق انگعقل، سقف آفرینش فرشت

، یی تحلیلی و بر پایه مبانی قرآنکند با رویکردشود. این مقاله تلاش میحقیقی خود در هستی ناممکن می

ناقص  ملائکهماهیت وجود به معرفت  و نشان دهد چرا خودشناسی بدوناین تفاوت بنیادین را روشن سازد 

 .است

 

 ملائکه؛ موجوداتی از سنخ عقل محضوجود ماهیت 

برای ورود به بحث، ابتدا باید ماهیت ملائکه را بر اساس مبانی فلسفه اسلامی روشن کنیم. فرشتگان، 

 ها از سنخهای فیزیکی. حقیقت آناند؛ نه جسم دارند، نه وزن، نه امتداد و نه ویژگیموجوداتی مجرد از ماده

وجود « غضب»یا « شهوت»، «میل»، «خیال»، «وهم»گونه ای که در آن هیچاست؛ یعنی قوه عقل محض

رو، بلکه تعریف وجودی اوست. ازاین ؛ندارد. عقلِ محض بودن فرشته، یک ویژگی استعاری یا تشبیهی نیست

ملائکه متشکل از یک نیروی یگانه و بسیط است؛ نیرویی که فقط حقیقت را ادراک وجود ساختار درونی 

 .نمایدکند و مطابق با آن عمل میمی



 

               شناسیمدرسه انسان
بیارتباط انسان با جهان غشناسی/انسان  

2 

 

گوییم جنس ملائکه عقل بنابراین وقتی می ؛های اوستکننده تمام افعال و کنشهر موجود تعیین« جنس»

تفاوت انسان  . این نکته یکی از بنیادهای درکتسا ها تجلیات همین قوهآن است، یعنی همه کارکردهای

دهد فرشته نه از قوا و مراتب متنوع تشکیل شده و نه میدان تزاحم و است؛ زیرا نشان می با فرشتگان

 .کشمکش درونی دارد

 

 ند؟ هست چرا ملائکه معصوم

. نهاستآنتیجه ریاضت، تربیت یا مبارزه با نفس نیست؛ بلکه به دلیل ساختار وجودی  انگمعصومیت فرشت

 :ای بررسی کنیمصورت مرحلهبرای درک این نکته، باید سلسله علیّ معصومیت ملائکه را به

 .فرشته فاقد ماده است.۱

ماده ندارد، دچار ضعف ادراکی یا خطای ماده منشأ تغییر، غفلت، نسیان و محدودیت است؛ موجودی که 

 .شودشناختی نمی

 .فرشته فاقد وهم و خیال است.۲

. فرشته چنین است های غلطهای وهمی یا تجسمپردازی، ترسدر انسان، بسیاری از خطاها محصول خیال

 .ای ندارد تا بتواند خلاف واقع تصور کندقوه

 .فرشته فاقد شهوت و غضب است .۳

ند. وقتی این قوا نیستند، عقلِ محض با هیچ نیروی هست منابع اصلی تزاحم بین عقل و میلشهوت و غضب 

 .شودمواجه نمیتضادی م

 .فرشته فقط یک راه دارد .۴



 

               شناسیمدرسه انسان
بیارتباط انسان با جهان غشناسی/انسان  

3 

 

دهد که مقتضای حق است؛ چون قوه دیگری و تنها کاری را انجام می بیند که حق استتنها چیزی را می او

 .ردبرای ایجاد انتخاب بد در او وجود ندا

برای موجودی که فقط یک « نقض فرمان»؛ زیرا تواند گناه کندفرشته نمی نتیجه این سلسله آن است که

ضرورت  رو عصمت او یکتصور نیست. ازاینکند، قابلیابد و هیچ امکانِ دیگری را ادراک نمیفرمان را می

 .رودشمار می به تفاوت انسان با فرشتگان است. این حقیقت، نخستین ستون در فهم وجودی

 

 جایگاه عقل؛ مرتبه فرشته نه مرتبه انسان

شود: بسیاری از خطاهای معرفتی از جمله بدفهمی نسبت به هویت انسان از یک تلقی نادرست ناشی می

متعلق به فرشته است، نه دهد که ای قرار میبدانیم. این تصور، انسان را در مرتبه« عقل»اینکه انسان را 

دهد، را شکل می انگفرشتتمام حقیقت وجود  ای کهیف اما محدود است؛ مرتبهای شرعقل مرتبهانسان. 

 .ستاانسان فقط یکی از قوای  ماا

ین تنوع قوا سبب . اوق عقلفو  خیال، وهمحس، گیرد؛ در انسان، عقل در کنار قوا و مراتب دیگر قرار می

 قدر کهبنابراین همان ؛ندستهفاقد آن  انگشود؛ میدانی که فرشتپیدایش میدان درونیِ تزاحم و انتخاب می

شود: ها از نظر ظرفیت نیز روشن میاز نظر ساختار وجودی روشن است، تفاوت آن تفاوت انسان با فرشتگان

 .گیرداختیار خویش به کار میفقط از عقل تشکیل نشده، بلکه عقل را در سیطره تنها انسان نه 

آنکه خداوند او را نزول داده است؛ حال انگبداند، خویشتن را به مرتبه فرشت« عقل»اگر انسان خود را 

حال برخوردار از قابلیت صعود های گوناگون و درعین: دارای قوا و گرایشه استموجودی دو ساحته آفرید

 .عقل محض نیز فراتر استای که از به مرتبه

 



 

               شناسیمدرسه انسان
بیارتباط انسان با جهان غشناسی/انسان  

4 

 

 عقل؛ ظرفیت اختصاصی انسان برای صعودفوق

کند، صرفاً داشتن اختیار یا میدان انتخاب نیست؛ بلکه وجود ظرفیتی آنچه انسان را از فرشته متمایز می

ین آن؛ عقل نه در مقابل عقل است و نه جایگزاند. فوقنامیده« عقلفوق»آن را  ر فلسفه شیعیداست که 

تنهایی توان رسیدن به آن را ندارد. پیامبران و ای از ادراک، شهود و اتصال است که عقل بهبلکه مرحله

یافتن ند. آنان با عبور از مرحله عقل و فعلیتدر حد متعالی آن هست اولیای الهی نماد تحقق این ظرفیت

 .اند که فرشتگان امکان وصول به آن را ندارندعقل، به مقاماتی دست یافتهفوق

همان عقل است  انگیابد. سقف آفرینش فرشتماهیت وجودی می تفاوت انسان با فرشتگان جاست کهاین

اش را در مسیر صحیح به های درونید؛ اما انسان، اگر قوا و میلند از این افق عبور کننتوانهرگز نمی نهاآو 

 .نامندیم« اللهیخلیفة»شود که آن را مقام کار گیرد، از عقل عبور کرده و وارد قلمروی می

 

 ملائکه در خدمت انسان؛ شبکه تدبیر الهی برای پرورش انسان

در تمامی  ست. فرشتگان، مجریان امر الهیقرآن کریم بارها از نقش ملائکه در تدبیر عالم سخن گفته ا

دهد : از بارش باران و رویش گیاه تا قبض روح و رساندن وحی. این گستره نشان میاندهای هستیساحت

 .ندهست های مدیریتی نظام خلقتلکه ستونب ؛که ملائکه صرفاً موجوداتی معنوی نیستند

های ملائکه، گردد. تمام ماموریتاما نکته محوری این است که همه این تدابیر در نهایت به انسان برمی

ده، شاشاره  ه آنبنهایتاً در جهت فراهم کردن بستر رشد انسان است. این حقیقت که در آیات متعددی 

بلکه در هدف آفرینش نیز نیست؛ آنان فقط در ساختار وجودی  تفاوت انسان با فرشتگانکه  دهدنشان می

 .ته و فرشتگان فرع بر وجود انسان هستندشانسان محوریت دا



 

               شناسیمدرسه انسان
بیارتباط انسان با جهان غشناسی/انسان  

5 

 

دهد این جایگاه، بار دیگر نشان می«. مدبرّات امر خلیفه»انسان خلیفةالله است و فرشتگان، به تعبیر حکما، 

چرا شناخت ملائکه برای خودشناسی ضروری است؛ زیرا تا ندانیم ملائکه چه هستند و چه نقشی دارند، 

 .ی انسانی را دریابیمهاتوانیم عظمت ظرفیتنمی

 

 ؛ کلید فهم هویت انسانیتفاوت انسان با فرشتگان

تری از تفاوت این دو ارائه کرد. از نظر ساختار، فرشته عقل محض است و انسان توان تصویر کاملاکنون می

د است و انسان دارای میدان تزاحم. از نظر های متضاموجودی مرکب. از نظر قوا، فرشته فاقد قوا و میل

مسیر حق است و انسان مختار. از نظر ظرفیت، فرشته سقفی محدود طی کردن اختیار، فرشته مجبور به 

 .دارد و انسان افقی نامحدود

ای، بلکه اصل اساسی در فهم خودشناسی نه یک بحث حاشیه تفاوت انسان با فرشتگان در این چارچوب،

اش را نادیده گرفته و هویت عقلیا در حد عقل محض تعریف کند، ظرفیت فوقاگر انسان خود ر  ؛است

 و تلاش تحاصل مجاهد انگو اگر انسان گمان کند که پاکی فرشت اللهی خود را از دست داده استفةخلی

ذاتی است و صعود انسان  انگکه پاکی فرشتشود؛ درحالیاست، در فهم مسیر رشد دچار سردرگمی می

 .اختیاری

، اما اندعصوممشود انسان بداند که اگرچه فرشتگان سبب می تفاوت انسان با فرشتگان شناخت صحیح

اش از عصمت ذاتی ای برسد که عصمت اختیاریتواند به مرتبهانسان می عصمت آنها اختیاری نبوده و

 .ارزشمندتر باشد انگفرشت

 

 



 

               شناسیمدرسه انسان
بیارتباط انسان با جهان غشناسی/انسان  

6 

 

 خودشناسی بدون شناخت ملائکه ناقص است

تی شود؛ بلکه باید جایگاهش را در میان سایر مراتب هسانسان تنها با مطالعه درونیات خود شناخته نمی

این دو در کنار یکدیگر ؛ است اراده و اختیار کامل و انسان صورت بوده عقل کامل نیز بیابد. ملائکه صورت

هم نشود، رابطه میان عقل، ف ان با فرشتگانتفاوت انس کنند. تا زمانی کههندسه خلقت را آشکار می

 .عقل، اختیار، صعود و نقش ملائکه در عالم امر نیز فهم نخواهد شدفوق

 :داردشناخت ملائکه پرده از حقیقتی مهم برمی

 ؛انگاز فرشتفراتر با ظرفیت صعودی  هستیم ما فرشته نیستیم و قرار هم نیست باشیم. ما موجودی

عقل و هرگاه خود را در مسیر فوق ، نیمی از خود را انکار کرده استبنامد« لعق»رو هرگاه انسان خود را ازاین

 .پیماید که خداوند تنها برای انسان گشوده استقرار دهد، راهی را می

 


